DERNIERS ANALYTIQUES.

LIVRE PREMIER.

SECTION PREMIERE.

POSSIBILITE DE LA DEMONSTRATION.

CHAPITRE PREMIER.

Principe général de toute connaissance rationnelle : applica-
tion 2 toutes les sciences. — Les notions antérieures sont de
deux espéces, selon qu’elles se rapportent a P'existence de la
chose, ou au mot qui exprime la chose. — Notions immé-
diates et simultanées : la notion de I'universel contient im-
plicitement la notion de tous les cas particuliers. — Théorie
du Ménon sur la réminiscence. — Objection sophistique et
réfutation de cette objection ; solution vraie de la question.

§ 1. Toute connaissance rationnelle, soit enseignée
soit acquise, dérive toujours de notions antérieures,

8 1. Toute connatissance ration-
nelle, il s’agit uniquement ici de la
science acquise soit par syllogisme,
soit par démonstration. La con-
naissance intuitive qui résulte de la
sensibilit¢ ou d'un acte immédiat
de I'entendement, est donc implici-
tement exclue. Yoir un peu plus bas
8 5, et dans le second livre, ch. 19,
8 6, ou la connaissance des prin-
cipes eux-mémes est dérivée de la

sensation, antérieure par consé-
quent aux principes qu'elle aide &
faire connaitre. Dans le livre 6 dela
Morale, 2 Nicomaque, ch. 3,p. 1139,
b, Aristote revient sur cettedistinc-
tion de la connaissance, et rappe-
lant le début du premier livre des
Derniers Analytiques et la fin du se-
cond, il établit de nouveam que
toute connaissance qui n'est point
intuitive , et celle méme des prin-

1



‘9 DERNIERS ANALYTIQUES.

§ 2. L'observation, démontre que ceci est vrai de
toutes les sciences; car c'est le procédé des sciences
mathématiques , et de tous les autres arts sans excep-
tion. § 3. Cest encore le procédé de tous les raisonne-
ments de la dialectique, aussi bien de ceux qui sont
formés par syllogisme que de ceux qui sont for-
més par induction. Les uns et les autres, en effet,
tient toujours Iinstruction qu'ils donnent de no-
tions antérieures; les premiers, en supposant ces no-
tions comprises et accordées ; les autres, en démon-
trant l'universel par I'évidence méme du particulier.
Clest également par cette méthode que les raison-
nements de rhétorique produisent la persuasion; car
ils y arrivent, soit par des exemples, ce qui n’est
que linduction; soit par des enthymémes, ce qui

n’est que le syllogisme.

§ 4. Les notions antérieures ne peuvent étre néces-

cipes, procéde toujours de notions
antérieures. — Dérive toujours de
notions antérieures. Voila le prin-
cipe général de toute la théorie qui
remplit les deux livresdes Derniers
Analytiques. C'est un axidme, et il
est de toute évidence que la conclu-
sion ne peut &tre connue quaprés
les prémisses.

§ 2. Des sciences mathématiques,
Philopon a cru, mais a tort, qu'il
s'agissait ici des sciences logiques
ou rationnelles, et non des mathé-
matiques proprement dites. — De
tous les autresarts, il faut entendre
arts dans le sens o I'on dit I'art de
la rhétorique, I'art poétique, etc.

8 3. De tous les raisonnements
de la dialectique , le texte dit seu-
lement : discours; mais il s'agit

évidemment ici, aprés la science,
de la dialectique, comme aprés la
dialectique il s'agira de la rhétori-
que. — Les premiers, le syllo-
gisme suppose toujours que les pré-
missessontaccordées. — Les autres,
c'est I'induction qui procéde des
cas particuliers qui sont évidents. —
Pour le syllogisme , voir les deux
livres des Premiers Analytiques et
spécialement la définition du syllo-
gisme, liv. 1, ch. 1, § 8; pour
I’enthyméme, liv. 8, ch. 27; pour
Pinduction, liv. 8, ch. 23; pour
I'exemple, liv. 9, ch. 2.

§ 4. De deux espéccs, il faut
connaftre : 1° que la chose est,
20 ce qu'elle est : d’une part, c'est
1'affirmation ou la négation de son
existence ; de I'autre c'est sa défi-



LIVRE I, CHAPITRE I. 3

sairement que de deux espéces : ou bien, c’est I'existence
méme de la chose qu'il faut préalablement connaitre:
ou bien, Cest le nom seul de la chose qu’il faut com-
prendre; parfois aussi, il faut savoir tout ensemble et
Pexistence de la chose et le nom qu’elle porte. Ainsi
pour cette proposition : De toute chose quelle qu’elle
soit, il doit étre vrai soit de l'affirmer, soit de la nier,
ce qu'on sait nécessairement tout d’abord, cest que
cette proposition est vraie. Pour le triangle, il faut
savoir , au contraire, que le mot de triangle signifie
telle chose spéciale. Enfin pour I'unité, il faut savoir a
la fois, et la chose qu'exprime ce mot, et l'existence
de cette chose. On voit que dans chacun de ces cas, le
mode de la connaissance n’est pas du tout le méme pour

nous.

§ 5. Du reste on peut connaitre les choses, tantét

nition. Aprés avoir distingué les
notions antérieures en deux espé-
ces, Aristote semble ensuite en re-
connaltre trois ; mais la réunion de
la notion d'existence et de la défi-
nition ne forme pas & vrai dire
une espéce a parl. Les exemples
cités dans le texte ne sont pas trés
clairement exposés. Le principe de
contradiction est évident par soi-
méme; il suftit de 1'énoncet pour
qu'on sache qu'il est vrai, c'est ce
qu'Aristote appelle savoir I'exis-
tence de la chose. Pour le triangle,
il faut savoir, non pas que le trian-
gle existe, mais que le mot de trian-
gle siguitic une figure formée de
trois lignes droites, ou qui a trois
angles; il faut:donc savoir la défi-
nition nominale du triangle. Enfin
pour l'unit¢ comme la concoivent

les mathématiciens, il faut savoir 2
1a fois, et la définition de ce mot et
'existence abstraite de la chose
qu'il désigne. Le mode de connais-
sance est en effet différent dans ces
trois cas.

8 5. En en connaissant d'autres
antérieurement a celles-la, ainsi on
ne connalt la conclusion que parce
qu'on connaitantérieurementla ma-
jeure. — Simultanément avec d'au-
tres, ainsi on connatt la conclusion,
du moment méme qu’on connait la
mineure.—L’on sast préalablement
que la somme des angles de tout
triangle, etc., c'est 12 la majeure
du syllogisme dont la mineure est :
Cette figure comprise dans une
dems-circonférence est un triangle;
donc, etc. La connaissance des cas
particuliers, des termes individuels



h DERNIERS ANALYTIQUES.

en en connaissant d’autres antérieurement a celles-la,
tant6t en les apprenant simultanément avec d’autres,
comme par exemple on sait tous les cas particuliers
compris sous l'universel dont on posséde la notion.
Ainsi, l'on sait préalablement que la somme des angles
de tout triangle est égale a4 deux droits, et 'on sait, que
cette figure comprise dans une demi-circonférence est
un triangle, 4 l'instant méme qu’on la voit. C'est quen
effet il est des choses dont on acquiert la connaissance
de cette facon. L’extréme est alors connu sans le se-
cours d’'un terme moyen; et ce sont précisément les
choses individuelles, qui ne peuvent jamais étre attri-
buées A un sujet. § 6. Mais avant méme que ce triangle
n’ait été produit ou que le syllogisme en forme n’ait eu
lieu, la propriété de cette figure, on peut dire, est
connue en un sens, et en un autre sens, elle n’est pas
connue. En effet, d’'une chose dont on ne sait pas ab-
solument qu’elle ‘existe, comment pourrait-on savoir
absolument qu’elle a ses angles égaux 4 deux angles
droits ? Pourtant il est certain qu'on le sait en ce sens
quon la connait d’'une maniére générale, mais il est
certain aussi qu'on ne la connait pas d’une maniére
absolue. § 7. Autrement, la théorie du Ménon serait

est immédiate, c'estd-dire que le
sujet et I'attribut sont connus sans
moyens termes et par le fait seul de
la sensation. — Ne peuvent jamais
étre attribués a un sujet. Voir Ca-
tégories, ch. 2, § 2.

§ 6. On connatt la conclusion en
puissance, d’'une maniére générale,
confuse, du moment qu’on connatt
la majeure, parce que la conclusion

est un cas particulier de 'universel
qu’on sait. On ne sait la conclusion
d’une maniére spéciale et distincte
qu'au moment méme ot I’on sait la
mineure, et dans 'exemple parti-
culier que cite Aristote, l1a mineure
est cette proposition : La figure
comprise dans ce demi-cercle, est
un triangle.

§ 7. Si'on n'admet point ce rap-

»



LIVRE I, CHAPITRE 1. 5

juste ; et alors, ou 'on n’apprendrait rien, ou I'on ne
ferait qu'apprendre ce que l'on sait déja. § 8. On ne
peut d’ailleurs du tout admettre la solution proposée
par quelques-uns : « Savez vous, disaient-ils, que tout
« nombre binaire est pair ou ne le savez vous pas? »
Si I'on répondait : oui, je le sais, ils vous montraient
une dualité que vous ne connaissiez pas, et dont, par
conséquent, vous ne saviez pas non plus quelle fit
paire. Cest qu'en effet ils affirment qu'on ne sait pas
que toute dualité est paire, mais qu’on ne le sait que
de la dualité qu'on connait comme telle. Toutefois I'on
sait ce dont on posséde la démonstration, ou ce qu’on
accepte pour démontré. Or, 'on n’a pas admis la dé-
monstration seulement pour tout ce dont on sait que
cest un triangle ou que c’est un nombre. L'on a en-
tendu parler absolument de tout nombre et de tout

port de la conclusjon a la majeure,
il faut alors reconnaitre pour vraie
la théorie du Menon dont il a été
déja question dans le 2 liv. des
Premiers Analytiques, ch. 21, § 7.
Socrate soutient que toutela science
n’est que réminiscence, et que I'Ame
ne fait rien dans cette vie que se
rappeler ce qu'elle a su dans une
vie antérieure avant d’étre unie au
corps. Aristote combat cette doc-
trine par la distinction des deux es-
péces de connaissances, I'une géné-
rale, I'autre particuliére , théorie
développée dans le passage indiqué
plus haut.

8 8. Par quelques—uns , il s’agit
ici des sophistes. Ils posaient cette
question : Savez-vous que tout nom-
bre binaire est pair ? On répondait

oui ; et montrant alors deux objets
qu'ils avaient tenus jusque la ca-
chés, ils ajoutaient : vous ne con-
naissiez pas ces deux choses dont le
nombre est pair, donc vous ne sa-
viez pas que tout nombre binaire est
pair. On avait cru réfuter les so-
phistes en disant qu’on savait, non
point absolument que tout nombre
binaire est pair, mais qu’on le sa-
vait seulement du nombre qu'on
connaissait pour binaire. Aristote
rejette cette réfutation, fet il af-
firme, ce qui est évident, que la
démonstration est universelle et
qu’elle n’est point restreinte comme
on semble le croire. La démonstra-
tion s’applique, en général, a tout
nombre binaire, & tout triangle, et
puisque I'on sait ce qui est démon-



6 DERNIERS ANALYTIQUES.

triangle ; car jamais la proposition n’a eu cette forme :
« Le nombre que vous connaissez , la figure rectiligne,
« que vous connaissez, etc. ; » la proposition s’est tou-
jours appliquée a tout triangle, a toute figure recti-
ligne.

.§ 9. A mon avis, rien ne s'oppose a ce quon sache
d’une fagon et qu'on ignore d’une autre, ce qu'on ap-
prend. L’absurde est de dire, non pas qu’on sait de

quelque fagon ce qu'on apprend, mais qu'on le sait de

la facon méme et dans les termes o on I'apprend.

tré, on sait d'une maniére univer-
selle que le triangle a ses angles
égaux A deux droits, et que tout
nombre binaire est pair.

8§ 9. On sait la conclusion en
puissance dés qu'on connalt la ma-
jeure. On peut donc dire, sans ab-
surdité, qu’on sait et qu'on ne sait
pas a la fois une seule et méme

’

chose; on la sait d’'une maniére
universelle, on ne la sait pas d’une
maniére particuliére. Ainsi donc la
science est le passage d'une con-
naissance confuse 4 une connais-
sance claire et distincte; ce n'est
point une réminiscence , comme
I'a dit Platon dans le dialogue du
Ménon.



LIVRE I, CHAPITRE IL 7

SECTION DEUXIEME.

DEFINITION

ET ELEMENTS DE LA DEMONSTRATION.

CHAPITRE IL

Définition générale de la science. — La science peut s’acquérir
par la démonstration. — Définition de la démonstration;
principes de la démonstration ; conditions indispensables
dela démonstration; les principes de la démonstration doi-
vent étre vrais, indémontrables, causes de la conclusion et
antérieurs a elle ; antérieur et plus notoire peut s'entendre de
deux fagons. — Le principe dela démonstration est la propo-
sition immédiate. — La proposition immédiate se divise
en thése et en axidme; la thése se divise en hypothése et en
définition. — Les principes sont plus connus que la conclu-
sion ; les opposés des principes sont aussi connus que les

principes.

§ 1. Nous pensons savoir les choses d’'une manicre
absolue et non point d’une maniére sophistique, pure-

8 1. Nous pensons savoir, aprés
avoir indiqué le principe etl'origine
de toule connaissance rationnelle,
il convient de définir d’'une maniére
plus précise ce que c'est que la
science obtenue par démonstration,
ce que c'est que la science elle-

méme. Il y a deux conditions a la
science démonstrative. La premiére
C'est de connaitre la cause de la
chose qu’on sait, et en second licu,
de croire que la chose en question
ne peul éire autrement qu’on ne la
sait.



8 DERNIERS ANALYTIQUES.

ment accidentelle, quand nous pensons savoir que la
cduse par laquelle la chose existe , est bien la cause de
cette chose, et que par suite nous pensons que la chose
ne saurait étre autrement que nous la savons.

§ 2. Ce qui prouve bien que savoir est a peu prés
cela, c’est qu'entre ceux qui ne savent pas et ceux qui
savent, il n’y a que cette différence, que les pre-
miers pensent étre et que ceux qui savent sont réelle-
ment dans ce cas, § 3, que la chose dont ils ont la
connaissance absolue ne peut point du tout étre autre-
ment qu'ils la savent.

§ 4. Qu'il y ait encore une autre maniére de savoir,
cest ce que nous dirons plus tard; mais ici, nous
disons qu'on peut savoir aussi par démonstration.
§ 5. Or jappelle démonstration le syllogisme qui pro-
duit la science;et j’entends par syllogisme qui produitla
science, celui qui par cela seul que nous le possédons,

nous fait savoir quelque chose.
§ 6. Si donc savoir est bien ce que nous avons dit,

8 3. Ce qué prouve bien, confir-
mation. du principe antérieur par
le témoignage unanime des hom-
" mes, cest-2-dire par l'autorité du
sens commun.

8 &. C'est ce que nous dirons plus
tard. Voir la fin de ce chapitre ; les
chapitres 3, 18 et 33 de ce premier
livre, et les chapitres 3 et 19 du se-
cond. Cet autre mode de la science
estla science des principes dérivant
de l'induction, qui vient elle-méme
de la sensation.

8 5. Jappelle démonstration le
syllogisme quié produit la science.
Le syllogisme est donc plus étendu

que la démonstration. Ch. &, § 1,
du premier livre des Premiers Ana-
lytiques. Le syllogisme qui pro-
duit la science est, d’aprés la défi-
nition méme de la science, celui qui
donne la connalssance de la cause.

8 6. Ce que nous avons dit. Voir
plus haut, § 1. — La science dé-
moantrée, c'est-d-dire la science que
donne une conclusion démontrée.
Aprés avoir défini la démonstration
par le but qu’elle atteint, Aristote
ladéfinit ici par les éléments mémes
dont elle se compose. Les conditions
nécessairesde 1a démonstration sont
donc au nombrede six. D’abord : les



LIVRE I, CHAPITRE II. 9

il s’ensuit nécessairement que' la science démonstra-
tive procéde de principes vrais, de principes primitifs,
de principes immédiats, plus notoires que la conclusion
dont ils sont cause et qu'ils précédent. C'est  ces con-
ditions, en effet, qu’ils seront aussi les principes
propres du démontré. § 7. Car il pourra bien y avoir
syllogisme sans ces conditions, mais il n’y aura pas dé-
monstration sans elles; parce qu’alors le syllogisme ne
produira pas la science.

§ 8. 1l faut donc que les principes soient vrais,
parce qu'on ne peut point savoir ce qui n’est pas; par
exemple que le diamétre est commensurable. § g. 1l

prémisses du syllogisme démon-
stratif doivent &tre vraies. 2° Elles
doivent étre des propositions primi-
tives ou immédiates. 3° Elles doi-
vent étre plus notoires que la con-
clusion qui en sort. é° Elles sont
causes de la conclusion, c’est-a-dire
que le moyen est en réalité cause
de lattribut ou grand extréme.
30 Les prémisses doivent étre anté-
rieures 4 la conclusion. 6¢ Elles sont
despropositions propres et spéciales
au démontré. Cette derniére condi-
tion n'est, au reste, que la réunion
de toutes les autres dont elle ré-
sulte.

8 7. Ce qui distingue le syllogisme
de la démonstration,c'est que ces
conditions sont nécessaires & la dé-
monstration , tandis que le syllo-
gisme peut s'en passer; mais lors-
qu'il ne les a pas, il ne produit point
véritablement de science.—Aristote
reprend ensuite une aune toutes les
conditions qu’il vient d’indiquer, et
il explique ce qu'on doit entendre
par chacune d'elles.

8 8. Il faut donc que les prin-
cipes sotent vrais, car s'ils n’étaient
pas vrais, la conclusion serait fausse
comme eux et ce ne serait point
alors de la science : il a cependant
été démontré liv. 2 des Premiers
Analytiques, ch. 2, 3 et §, qu'on
pouvaitobtenir une conclusion vraie
de prémisses fausses ; mais dans les
Premiers Analytiques, Aristote ne
considérait que la forme de la con-
clusion, tandis qu’ici i en considére
la matiére. De prémisses fausses on
ne peut jamais tirer qu'une vérité
de simple accident; mais en soi, on
ne tire réellement que le faux de
prémisses fausses. Volr Averrods.
— On ne peut pas savoir ce qus
n'est pas, c'est-a-dire, savoir de
science vraie et certaine; c'est une
opinion, sil'on veut; ce n’est point
de la science.

8 9. Indémontrable a ici le méme
sens que plus haut primitif et im-
médiat. Si les principes n’étaient
pas indémontrables, on les saurait
par démonstration, et alors remon-



10 DERNIERS ANALYTIQUES.

faut ensuite que les primitifs dont on part soient indé-
montrables ; car on ne.les saurait pas puisqu’on n’en
pesséderait pas la démonstration, et que savoir autre-
ment que d’une fagon accidentelle les choses dont la
démonstration est possible, c’est en posséder la dé-
monstration. § 10. 1l faut de plus que les principes
soient causes de la conclusion, qu’ils soient plus no-
toires qu'elle et antérieurs i elle: causes, parce que
nous ne savons une chose qu’aprés en avoir connu la
cause : antérieurs, puisqu'ils sont causes: et préala-
blement connus, non pas seulement en tant qu’on
connait le mot qui les exprime, mais en outre parce
qu’on sait qu'ils sont.

§ 11. Antérieurs et plus notoires peut s’entendre en
deux sens; car il ne faut pas confondre I'antérieur par
nature et l'antérieur pour nous, pas plus que le plus
notoire par nature, et le plus notoire pour nous. Je
nomme antérieur et plus notoire pour nous, ce qui est

tant de principe en principe on au-
rait & parcourir V'infini, ce qui est
absurde et destructif de toute
science; donc les principes sont in-
démontrables. — Les choses dont
da démonstration est possidle, c'est-
a-dire les choses qui peavent é&tre
connues par leur cause ou un moyen
terme; mais il est des choses comme
Jes principes qui sont connues im-
médiatement et sans cause.
$10. Aristote intervertit dans cette
nouvelle énumération , I'ordre qu'il
avait assigné dansla précédente, § 6.
— En tant gu'on connait le mot
qué les edprime. Voir plus haut,
ch.1,8 &
8 11. L gntériewr par nature et

Uantéréeur pour nous. Il s'agit
toujours ici de la connaissance hu-
maine, caril n’y a que I'homme qui
connatt, et la nature ne connaft pas.
Seulement la connaissance peut
avoir deux ordres distincts. L'ordre
méme dans lequel elle se produit,
et I'ordre naturel dans lequel les
choses se produisent. Ainsi, dans
I'ordre propre de la connaissance,
I'effet vient avant la cause, et dans
l'ordre de la nature, de la réalité, la
cause est nécessairementavant l'ef-
fet qu'elle produit. Ainsi l'effet,
Cest-d-dire le particulier, est le plus
prés de la semsation; la cause,
¢'est-2-dire le général, en est le plus
€loigné.



LIVRE I, CHAPITRE IL 1

le plus rapproché de la sensation; mais d’'une maniére
absolue, le primitif le plus notoire est ce qui s'en éloigne
le plus; car le plus éloigné de la sensation est précisé-
ment le plus général, le plus rapproché est le particulier;
et toutes ces choses sont opposées entre elles.

§ 12. Partir des principes propres i la chose, c’est
partir des primitifs de cette chose; car je confonds pri-
mitif et principe.

§ 13. Le principe de la démonstration, c'est la pro-
position immédiate; et la proposition immédiate est
celle qui n’a point d’autre proposition avant elle. La
proposition est d'ailleurs 'une des deux faces de I'énon-
ciation, exprimant une seule chose d’une seule autre
chose: dialectique, quand elle prend indifféremment
l'une ou I'autre; démonstrative, quand elle n’en prend
spécialement qu’une seule pour vraie. L’énonciation
est 'une ou l'autre des deux parties de la contradic-
tion; la contradiction est I'opposition qui par elle-
méme n’a pas de moyen terme possible. L'une des par-
ties de la contradiction est I'affirmation qui attribue
une chose 4 une autre; et l'autre partie, c'est la néga-
tion qui nie une chose d’une autre chose.

§ 14. Jappelle thése d’un principe syllogistique im-

§ 13. Principes propres, principe
‘et primitif se confondent, c’est-a-
dire qu'il faut dans chaque chose,
chercher les premiers principes qui
lui appartiennent spécialement, et
non point les principes généraux ou
axidmes qui appartiennent & toute
chose en général.
8 13. Le principe de la démon-
stration. Aprés avoir indiqué les
conditions essentielles des princi-

pes, Aristote définit ici ce que c’est
qu'un principe dans la démonstra-
tion. Toute cette théorie de la pro-
position immédiate a déja été pré-
sentée dans I'Herménéia, ch. 5et 6,
et plus particuli¢rement liv. 1 des
Premiers Analytiques,ch. 1,86,
qu'Aristote ne fait guére que ré-
péter ici.

§ 14. Jappelle thése, Aristote
distingue ici les propositions immé-



12 DERNIERS ANALYTIQUES.
médiat, la proposition qui ne peut pas étre démontrée,
et qu'il n’est pas indispensable de connaitre pour ap-
prendre quelque ohose; celle au contraire que I'on doit
nécessairement connaitre pour apprendre la chose
quelle qu’elle soit, je la nomme axiéme; car il y a cer-
taines propositions de ce geure; et C’est a celles-la que
nous réservons habituellement ce nom. § 15. La thése
qui prend l'une quelconque des deux parties de 'énon-
ciation, c’est-a-dire, qui affirme ou qui nie I'existence
de lobjet, recoit le nom d’hypothése. La thése qui est
dénuée de ces conditions, est une définition. La défini-
tion, en effet, est une sorte de thése, et c’est ainsi que
Parithméticien pose par exemple cette thése : Que
Punpité est ce qui, sous le rapport de la quantité, est
indivisible. Mais elle n’est pas du tout une hypothése ;
car dire ce qu’est I'unité et dire que I'unité est, ce n’est
pas la méme chose.

§ 16. Puis donc que pour croire et savoir une chose,
il faul posséder ce syllogisme que nous appelons dé-
monstration, lequel syllogisme n'existe que parce que

diates en deux espéces : d’abord la
thése, puis 'axidme. La thése se
subdivise elle-méme en hypothése
et en définition. La thése m'a pas
besoin d’étre démontrée non plus
que I'axidme; mais elle doit étre
énoncée et elle est aussitot accor-
dée. Si 'on affirme ou si I'on nie
T'existence de la chose, la thése de-
vient une hypothése. Si 1'on ne fait
qu'indiquer I'essence de la chose,
c’est une définition ; car la défini-
tion n'affirme ni ne nie, elle pose
seulement ce qu’est la chose. L'hy-

pothése et la définition sont donc
toutes deux des théses , seule-
ment 'une dit que la chose est ou
n'est pas, et l'autre ce qu'est la
chose. .

§ 16. Les principes, précisément
parce qu'ils sont indémontrables,
sont plus connus que la conclusion
qu’ils produisent.—Soft en totalité,
soitenpartie, c'est-a-dire,soit qu'on
connaisse lamajeure, soit qu'on con-
naise la mineure, séparément ou
toutes les deux ensemble. Yoir § 17,
un peu plus bas.



LIVRE I, CHAPITRE 1L 13

les choses dont il est le syllogisme existent aussi, il y a
nécessité, non-seulement de connaitre - antérieurement
les primitifs, soit en totalité soit en partie, mais encore
on les connait nécessairement plus que tout le reste.
Car ce par quoi une chose existe existe aussi plus qu’elle;
et par exemple ce par quoi nous aimons est encore plus
aimé que lobjet que nous aimons : et de méme si
nous savons et croyons les choses au moyen des pri-
mitifs, nous savons et croyens ces primitifs bien plus
encore que les choses : car ce n’est que par eux que nous
savons et croyons tout le reste.

§ 17. Or, il n’est pas possible de croire moins les
choses qu’on sait que les choses qu'on ne sait pas, et a
Iégard desquelles on n’est pas dans une position meil-
leure qu’on ne serait si on les savait ; et pourtant c’est
ce qui aura lieu si, se fiant & l]a démonstration, on n’avait .
point de notions antérieures & elle; car on ajoute né-
cessairement plus de foi aux principes, soit tous, soit
quelques-uns, qu’on n’en ajoute & la conclusion qu’ils
donnent. § 18. En outre, celui qui doit acquérir la

8 17. Cest ce qui aura lieu, Aris-
tote veut dire ici que les principes
doivent étre connus ou parlascience
démontrée ou par un mode de con-
naissance supérieurc a la science
elle-méme. 11 vient de démontrer
que les principes sont plus connus
que la conclusion ; mais on pourrait
croire que les principes sont connus
par démonstration comme la conclu-
sion elle-méme. Or comme on ne
83it pas les principes précisément
parce qu'on les connalt d'une ma-
niére supérieurea la science, il s’en-

suivrait qu'on croirait plus a ce
qu’on ne sait pas, qu'h ce qu'on sait
par démonstration. Donc on ne sait
pas les principes, on les connalt
d’une autre maniére comme il sera
dit au chapitre dernier du second
livre. — Soit tous, soi8 quelques-
uns , voir plus haut, § 16.

§ 18. De I'évidence et de la cer-
titude des principes vrais résulte de
toute nécessité la fausselé évidente
et incontestable des principes op-
posés. L'erreur est alors aussi claire
que la vérité.



15 DERNIERS ANALYTIQUES.

science tirée de la démonstration, doit, non-seulemeant
plus connaitre les principes, et les croire plus quele dé-
montré, mais encore, il n’y a rien de plus croyable ni
de plus notoire pour lui, que les opposés de ces prin-
cipes, d'oui l'on tirerait le syllogisme de l'erreur con-
traire a la démonstration, attendu que celui qui sait
réellement ne peut faillir.

CHAPITRE III.

Deux objections contre la science démonstrative : 1° la science
démonstrative est impossible ; car il n’y a point de principes
et il y a progrés a l'infini ; ou 8'il y ades principes, on ne les
sait pas puisqu'on ne peutles démontrer. — Réponse : toute
science ne vient pas de la démonstration ; et par exemple, celle
des propositions immeédiates est indémontrable ; les principes
de la science sont les termes, les définitions. — 2° La science
démonstrative est possible, mais la démonstration est circu-
laire et réciproque. — Réponse : la démonstration circu-
laire meéne a cette contradiction évidente qu'une méme chose
est a lafois antérieure et postérieure A une autre ; la démon-
stration circulaire prouve le méme par le méme ; la démon-
stration circulaire n'est possible que dans le premier mode
de la premiére figure, et seulement encore pour les termes ré-
ciprogues ; fausseté de cette théorie.

§ 1. De ce qu'il faut savoir les primitifs, quelques-
uns en concluent qu’il n’y a pas de science possible; et

§ 1. Quelques-uns... et d'autres. science n'est pas possible; 2° la
Il y a donc deux objections contre science n'est possible que par la
la possibilité de la science. 1° La démonstration.



